# Amasya İlahiyat Dergisi – Amasya Theology Journal ISSN 2667-7326 | e-ISSN 2667-6710 Aralık / December 2023, 21: 11-34

تحقيق رسالة «الياقوتة الحمراء» لمحمَّد طاهر بن محمَّد لَالَهزَارِي (ت. 1204هـ/1789م)

#### Davut AĞBAL

Doç. Dr., Amasya Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi, Tefsir Anabilim Dalı Associate Proffesor, Amasya University, Faculty of Theology,

Department of Tafsir

Amasya, Türkiye

davutagbal@gmail.com

orcid.org/0000-0002-0955-5155

#### Makale Bilgisi / Article Information

Makale Türü / Article Types: Araştırma Makalesi /Research Article

Geliş Tarihi / Received: 17 Temmuz / July 2023 Kabul Tarihi / Accepted: 21 Eylül/ September 2023 Yayın Tarihi / Published: 30 Aralık/ December 2023 Yayın Sezonu / Pub. Date Season: Aralık / December

Sayı/ Issue: 21 Sayfa /Page: 11-34

Atıf / Cite as: Ağbal, Davut. "(را 1789مر) 1204هـ الموروب عمَّد طاهر بن محمَّد كالموروب الموروب المور

https://doi.org/10.18498/amailad.1328843

**İntihal** / **Plagiarism:** Bu makale, en az iki hakem tarafından incelendi ve intihal içermediği teyit edildi. / This article has been reviewed by at least two referees and scanned via a plagiarism software.

**Copyright** © Published by Amasya Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi / Amasya University, Faculty of Theology, Amasya, 05100 Turkey. All rights reserved. https://dergipark.org.tr/amailad

#### Abstract

This article deals with Muhammed Tahir b. Muhammed Lālezārī's treatise named al-Yākūtah al-Hamrā'. Lālezārī is one of The Ottoman scholars in 18th-century. Lālezārī whose life we lack detailed information, left behind many treatises and books. Most of his treatises were collected by the author himself in the collection entitled Majma' asrār al-jawāhir alrūḥāniyyah fī matla' al-anwār al-zawāhir alrayḥāniyyah. The treatise, which is the subject of this article, constitutes the third treatise of this collection. There are two copies of this treatise in Turkish libraries. Both copies were written in the handwriting of the author and no serious difference was detected between them. al-Yākūtah al-Ḥamrā' explains some of Imam Māturīdī's (d. 333/944) expressions about the 5th verse of al-Fatiḥa in his Tavīlāt al-Kuran. The text quoted from Māturīdī deals with one of the theological issue of "exception in faith" without details. At first, Lālezārī explains this text, and then elaborates on the subject by question-and-answer method. It is seen that Sharih deals with the aforementioned issue from a mystical point of view in this treatise. In this article that aims to shed light on both Lālezārī's -who left behind large and small works in different fields, but his works have been the subject of only a few academic studies- scientific personality and the period in which he lived, it has been determined that he did not reveal an original idea. However, the treatise is important because it is one of the limited studies on Tavīlāt al-Ķuran. On the other hand, it is another important point that the unearthing of such works helps to understand the Ottoman intellectual heritage more clearly.

Keywords: Exegesis, Lālezārī, al-Yāķūtah al-Ḥamrā, Māturīdī, Tavīlāt al-Ḥuran.

#### Muhammed Tâhir b. Lâlezârî'nin (ö. 1204/1789) el-Yâkûtetü'l-hamrâ İsimli Risalesinin Tahkiki

#### Öz

Bu makale XVIII. yüzyıl Osmanlı âlimlerinden Muhammed Tâhir b. Muhammed Lâlezârî'nin el-Yâkûtetu'l-Hamrâ isimli risalesini konu edinmektedir. Hayatı hakkında detaylı bilgiden yoksun olduğumuz Lâlezârî, arkasında birçok risâle ve kitap bırakmıştır. Risalelerinin büyük bir kısmı Mecma'u esrâri'l-cevâhiri'rrûhâniyye fî matla'i'l-envâri'z-zevâhiri'r-rayhâniyye isimli mecmuada bizzat müellif tarafından toplanmıştır. Makalenin konusu olan eser bu mecmuanın üçüncü risalesini teşkil etmektedir. Risalenin Türkiye kütüphanelerinde iki nüshası bulunmaktadır. Her iki nüsha da müellif hattı olup aralarında ciddi bir farklılık tespit edilmemiştir. el-Yâkûtetu'l-Hamrâ İmam Mâturîdî'nin (öl. 333/944) *Te'vīlâtu'l-Kur'ân'*ında bulunan el-Fâtiha Sûresi 5. ayetle ilgili bir kısım ifadelerini serh etmektedir. Mâturîdî'den nakledilen metin kelamî bir mesele olan "imanda istisna" konusunu ana hatlarıyla ele almaktadır. Lâlezârî öncelikle bu metni şerh etmekte akabinde ise soru cevap usulüyle konuyu detaylandırmaktadır. Şârihin bahsi geçen konuyu risalede tasavvufî bir bakış açısıyla ele aldığı görülmektedir. Arkasında farklı alanlarda irili ufaklı eserler bırakmasına karşın eserleri sadece birkaç akademik araştırmaya konu olan Lâlezârî'nin hem ilmî kişiliğine hem de yaşadığı döneme ışık tutmayı amaçlayan bu makalede Lâlezârî'nin orijinal bir fikir ortaya koymadığı tespit edilmiştir. Ancak risâle, Te'vīlâtu'l-Kur'ân üzerine yapılan sınırlı çalışmalardan biri olması hasebiyle önem arz etmektedir. Öte yandan bu tür eserlerin gün yüzüne çıkarılmasının Osmanlı düşünce mirasını daha net bir şekilde anlamaya yardımcı olması, bir diğer önemli noktayı oluşturmaktadır.

**Anahtar Kelimeler:** Tefsir, Lâlezârî, el-Yâkûtetu'l-Hamrâ, Mâturîdî, Te'vīlâtu'l-Kur'ân.

# تحقيق رسالة «الياقوتة الحمراء» لمحمَّد طاهر بن محمَّد لَالَهزَاري (ت. 1204هـ/1789م)

#### المستخلص

تتناول هذه المقالة الرّسالة المسمّاة بالياقوتة الحمراء لمحمَّد لَالكَ رَك خلفه رسائل كثيرة وكتبًا، مجمعت أغلبيَّة رسائله عشر، لَالكَوَارِي الذي لا تتوفَّر معلومات تفصيليَّة عن حياته ومع ذلك ترك خلفه رسائل كثيرة وكتبًا، مجمعت أغلبيَّة رسائله في محموعة اسمها مجمع أسرار الجواهر الرُّواهر الرُّواهر الرَّيَائيَّة من قبل المؤلِّف، الرِّسالة التي هي موضوع هذه المقالة هي الرِّسالة التي التسختين كُتبت بخط المؤلف، ولا يوجد فرق كبير بينهما. الياقوتة الحمراء تشرح بعض الجمل في تأويلات القرآن لأبي منصور الماتريدي (ت. المؤلف، ولا يوجد فرق كبير بينهما. الياقوتة الحمراء تشرح بعض الجمل في تأويلات القرآن لأبي منصور الماتريدي (ت. الموضوعات الكلاميَّة إجمالًا، لَالمَزَادِي أوَّلًا شرح هذا النَّصَّ وبعده فصَّل الموضوع بأسلوب السُؤال والجواب، وقد يرى أنَّ الشَّار تعامل مع الموضوع المذكور من وجهة نظر تصوُّفيَّة في الرِّسالة، في هذه المقالة التي تعدف إلى تسليط الضوء على الشُّار تعامل مع الموضوع المذكور من وجهة نظر تصوُّفيَّة في الرِّسالة، في هذه المقالة التي تعدف إلى تسليط الضوء على الشُّار وراءه آثارًا كبيرة وصغيرة في مجالات مختلفة كان عدد قليل من مؤلَّفاته موضوع دراسات أكاديميَّة فقط؛ لكنَّ الرِّسالة مهمَّة لكوفا واحدة من التَّاليف المحدودة على تأويلات القرآن من ناحية، ومن ناحية أخرى الكشفُ عن مثل هذه الآثار يساعد على فهم التراث الفكري العثماني بشكل أوضح.

الكلمات المفتاحيّة: التفسير، لَالَهزَاري، الياقوتة الحمراء، الماتريدي، تأويلات القرآن.

#### المدخل

موضوع هذه المقالة الرِّسالة المسمَّاة بالياقوتة الحمراء لمحمَّد طاهر لَالهزَارِي أحد علماء العثمانيِّين في القرن الثامن عشر، وله مؤلَّفات كثيرة وأكثرها تتكوَّن من الرَّسائل الصغيرة الحجم، وهذه الآثار تركِّز على شرح الكتب أو بعض العبارات من الكتب القديمة إلَّا أنّنا نستني من هذا الحكم واحدًا أو اثنين فقط، كما سيأتي تفصيلها، الرِّسالة التي هي موضوع هذه المقالة تشرح كلام الإمام أبي منصور الماتريدي في تأويلات القرآن في تفسير الآية الخامسة من الفاتحة، وهذه الرِّسالة كانت مخطوطةً ولها في المكتبات التركيَّة نسختان؛ لذا تمدف المقالة إلى أن تقدِّم نصَّها كاملة للباحثين في هذا المجال، إضافة إلى تسليط الضوء على شخصيَّة لالهزَارِي العلميَّة والفترة التي عاش فيها. ولإنجاز الهدف حقِّقت الرِّسالة بمقارنة الشُّمتين الموجودتين بأيدينا، وضمَّ إليها قسم الدِّراسة الذي يحتوي على معلومات عن حياة لالهزَارِي، ومؤلَّفاته، وتحليلات محتوى الرّسالة.

#### 1. الدراسة

## 1.1. ترجمة المؤلِّف

هو محمَّد طاهر بن محمَّد بن أحمد القاضي الإسطنبولي الحنفي، الشهير بلَالَهزَارِي، لَالَهزَارِ كلمة فارسيَّة بمعنى روضة التُّولب. وعلى ما ذكرته المصادر، نسبت له هذه النِّسبة بسبب منطقة لَالهزَار تقع بقرب من مسجد الفاتح السُّلطان أحمد التَّالث كرئيس البستانييِّن، وأبو المؤلِّف أيضًا هو بإسطنبول، أو لأبيه محمّد أفندي الذي يعمل تحت أمر السُّلطان أحمد التَّالث كرئيس البستانييِّن، وأبو المؤلِّف أيضًا مو مؤلِّف رسالة في علم النَّبات باسم ميزان الأزهار، فهذه الرِّسالة تبحث عن زهرة التُّولب بنواح مختلفة. على الرَّغم من عدم وجود معلومات كثيرة عن حياة لالدَرَارِي عُلم أنَّه قد أثمَّ دراسته في مدارس مختلفة في إسطنبول ثمَّ صار مدرِّسًا. وذكر محمد رُبًا (Mehmed Süreyyâ) (ت. 1327ه/1909) في كتابه السجل العثماني أنَّه في سنة ألف وسبعمائة وستة عمره الباقي في بيته بروم ايلي حصار، وكرَّس وقته في هذه الفترة لمطالعة الكتب والتأليف، وتوفيّ في سنة 1204ه/1780م عمره الباقي في بيته بروم ايلي حصار، وكرَّس وقته في هذه الفترة لمطالعة الكتب والتأليف، وتوفّي في سنة 1204ه/1200 في إسطنبول. ألباحث حاقان قوتلو (Hakan Kutlu) في أثناء تدقيقه هذه المعلومات لفت إلى أنَّ بداية وظيفة القضاء للألهزَارِي يجب أن تكون قبل سنة ألف وسبعمائة وستة وثمانين (1786) ميلاديًّا (ألف ومئتين (1200) هجريًّا)، لإنّ لالهزَارِي قال في بداية تأليفه الميزان المقيم في معرفة القسطاس المستقيم، وأنا حينئذ بقرية روم ايلي هجريًّا)، لانّ الأفرارِي رضى الله عنه، اشتغلت بمطالعة الكتاب المسَّمي بالقسطاس المستقيم، وأنا حينئذ بقرية روم ايلي حصارى..." وفي نماية الكتاب قال: "تمَّ شرح هذا الكتاب (...) بيد الفقير الشَّراح الحقير السَّيّد محمَّد طاهر ابن السَّيد حمَّد طاهر ابن السَّيد

إسماعيل باشا البغدادي، هديَّة العارفين (إستانبول: وكالة المعارف الجليلة، 1951)، 346/2؛ إسماعيل باشا البغدادي، إيضاح المكنون، (بيروت: دار أحياء التراث العربي، د. ت.)، 378/1، عمر رضا كحَّالة، معجم المؤلِّفين، (بيروت: دار أحياء التراث العربي، د. ت.)، 378/1، (أعلى Bursalı Mehmet Tahir, Osmanlı Müellifleri (İstanbul: Meral Yayınevi, 1975), 100/10 المحافظة Mehmed Süreyyâ, Sicill-i Osmânî (İstanbul: Tarih Vakfı Yurt Yayınları, 1996), 5/1611; İlyas Çelebi, "Lâlezârî", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 2003), 27/89-90.

Zehra Yıldırım, Mehmed Tâhir Lâlezârî'nin "el-Mîzânu'l-mukîm fî marifeti'l-Kıstâsü'lmüstakîm" Adlı Kıstâsü'l-müstakîm Şerhinin Tahkik ve Tahlili (Yalova: Yalova Üniversitesi,
Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2019), 62.

الشَّيخ محمَّد لَالَهزَارِي غفر لهما، سنة 1200تاريخ تأليف، سنة 1201تاريخ تصحيح ". <sup>3</sup> في النَّتيجة، إذا أخذت هذه العبارات بعين الاعتبار يجب تصحيح التَّاريخ المذكور في ا*لسجل العثماني كما ذكر الباحث حاقان قوتلو* . <sup>4</sup>

محمَّد طاهر لَالهَزَارِي اعتنى بالتَّصوُّف، وعلم الكلام، والمنطق، والتفسير، وترك خلفه كتبًا ورسائل في هذه المجالات، لكن انطلاقًا من نزعته الفكريَّة في مؤلَّفاته من الممكن أن يقال أنَّه اهتمَّ بالتصوُّف خاصَّةً كما تبدو أيضًا في النّص المحقّق الذي هو موضوع هذا البحث، فمن المشاهد أيضًا أنّه يستخدم كثيرًا من المفاهيم الصُّوفيَّة سواء أكان موضوع الرّسالة تفسيرًا أم غيره، وفوق هذا كان المصيّف -بكلمة أدقِّ الشَّارح- منتسب إلى الطَّريقة الشَّاذليَّة، 5 وفعلًا كان يدافع عن أفكار الصُّوفيَّة ضدَّ من ينتقدها.

#### 1.2. مؤلفاته

لحمَّد طاهر لَالَهزَارِي رسائل كثيرة جُمعت أغلبها في مجموعة اسمها مجمع أسرار الجواهر الرُّوحانيَّة في مطلع الأنوار الرُّواهر الرَّيَحانيَّة، وجدنا في مكتبات المخطوطات التركية نسختين لهذه المجموعة، أولاها: المكتبة السّليمانيّة مجموعة حفيد أفندي تحت رقم 130، مع أنَّه محمَّد طاهر برسوي أفندي تحت رقم 134، ثانيتها: المكتبة السّليمانيّة مجموعة في مكتبة عَشير أفندي؛ لكنَّ ما عُثر على هذه النسخة، وشي كثير من هذه الرَّسائل شرح المؤلّف بعض الكتب أو الرَّسائل أو الجمل المختارة التي توجد في الكتب القديمة، وخصوصيَّة أخرى لمؤلّفاته على وجه عامٍّ أنَّ التَّصوُّف غلب على وجهة نظر المؤلّف وآرائه حتى يلاحظ بشكل واضح أنَّه يحاول في رسائلة تركيب التَّصوُّف في غيره من العلوم اللّذينيَّة.

إِنَّ كتب ورسائل لَالَهزَارِي قلَّما لفتت نظر الباحثين؛ لذلك لم تزل مؤلَّفاته مخطوطة إلَّا ثلاثاً منها، سنشير إلى هذه التَّلاثة في الصفحات الآتية، وهذا البحث يهدف إلى أن يحقِق إحدى هذه الرَّسائل المُسمَّاة بالياقوتة الحمراء لتكون رابعة، وستكون هناك المعلومات أكثر عن هذه الرِّسالة في محلِّها، وقبل كلِّ هذا، سنعرض قائمة كاملة لمؤلَّفاته ومحتواها، وقد استفدنا في إنشاء هذه القائمة من المصادر التي وجدنا فيها معلومات عن ترجمة حال المؤلِّف والمراجع الأخرى التي أشرنا إليها في المقالة هذه، إضافة إلى ذلك بحثنا عن المؤلِّفات في قوائم مكتبات المخطوطة التركيَّة وتثبَّننا بقدر استطاعتنا: محمع أسرار الجواهر الرُّوحانيَّة في مطلع الأنوار الزُّواهر الرَّيانيَّة

على ما أفاده المؤلِّف في مقلِّمة هذه المجموعة في حفيد أفندي رقم 124، قد كتب الرَّسائل الموجودة في هذه المجموعة أوَّلًا؛ لكن أضاعها من يده، ولم يجد سبيلًا لإعادة الكتابة، يبدو أنَّه بعد انفصاله عن منصب القضاء وجد فرصة لكتابة الرِّسائل من جديد؛ لأنَّ زمان استنساخ الرَّسائل متزامن مع هذا التَّاريخ المذكور من عمره، بعد أن أثمَّ الكتابة أراد لالكتابة أردي استنساخ نسخة ثانية فشرع استنساخ مجموعة حفيد أفندي رقم 130، لكن على الرغم من أنَّه ذكر في مقدِّمة

– Amasya İlahiyat Dergisi, 21 (Aralık 2023): 11-34

Yıldırım, Mehmed Tâhir Lâlezârî'nin "el-Mîzânu'l-mukîm fî marifeti'l-Kıstâsü'l-müstakîm" Adlı Kıstâsü'l-müstakîm Şerhinin Tahkik ve Tahlili, 133.

Hakan Kutlu, Lâlezârî'nin "el-Cevâhiru'l-kalemiyye fî testîri esrâri'n-Nûniyye el-kelâmiyye" Adlı Eserinin Tahkik ve Tahlili (İstanbul: İstanbul Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2018), 10.

Kutlu, Lâlezârî'nin "el-Cevâhiru'l-kalemiyye fî testîri esrâri'n-Nûniyye el-kelâmiyye" Adlı <sup>5</sup> Eserinin Tahkik ve Tahlili, 10.

Mehmet Tahir, Osmanlı Müellifleri, 1/458. 6

هذه المجموعة ثماني رسائل كمحتواها تمَّ استنساخ ثلاث رسائل فقط بينما في مجموعة رقم 124 عشر رسائل، وسنذكرها على ترتيب نسخة حفيد أفندي رقم 124:

أ- الدُّرَّة البيضاء

شرح لَالَهُزَارِي في هذه الرِّسالة تأويلات ابن برَّجان (ت. 536هـ/1142م) على قوله تعالى: ﴿ إِنَّ رَبَّكُمُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الْعُرْشِ ﴾ [الأعراف، 54/7]، هذه الرِّسالة تُعدُّ الشَّرح الوحيد الَّذي حَلَقَ السَّمُواتِ وَالْعَرْفِ في سِتَّةِ آيَّامِ ثُمُّ اسْتَوٰى عَلَى الْعُرْشِ ﴾ [الأعراف، 54/7]، هذه الرِّسان إضافة إلى ذينك من لمؤلَّفات ابن برَّجان. وأمعن المؤلِّف النَّظر في مفهومي الاستواء وصراع الرُّوح والنَّفس في الإنسان إضافة إلى ذينك من الموضوعات التَّصُوُفيَّة. وتوجد في نسخة حفيد أفندي رقم 124، من ورق 2 إلى 14؛ وفي نسخة حفيد أفندي رقم 130، من ورق 3 إلى 9، وحقَّق هذه الرِّسالة محمد يبلديز (Mehmet Yıldız) في مقالة علميَّة سنة ألفين وواحد وعشرين. 7

ب- الياقوتة الخضراء

شرح اقتباسات الإمام البركوي (ت. 981هـ/1573م) من محيي الدِّين ابن العربي (ت. 638هـ/1240م) حول كلمة التَّوحيد. هذه الرِّسالة مخطوطة في نسخة حفيد أفندي رقم 124، من ورق 15 إلى 25؛ وفي نسخة حفيد أفندي رقم 130، من ورق 10 إلى 15.

ج- الياقوتة الحمراء

سيجيئ بيانها مفصلًا بعد.

د- الزمردة الخضراء

ذكر البغدادي الرِّسالة باسم زمرة الخضراء في شرح كلمات الكيلابي، <sup>8</sup> لكنَّ الصَّواب ما ذُكر في العنوان، في هذه الرِّسالة شرح لالَهزَارِي متن الصَّلوات التي نسبت إلى عبد القادر الكيلاني (ت. 1165/561–1166) وركَّز فيها على الموضوعات الصوُّفيَّة بأسلوب رمزي. هذه الرِّسالة مخطوطة في نسخة حفيد أفندي رقم 124، من ورق 33 إلى 37؛ أيضًا توجد الرِّسالة في المكتبة السُّليمانيَّة في مجموعة حاجي محمود أفندي تحت رقم 2950؛ من ورق 31 إلى 35 باسم شرح صلوات عبد القادر.

هـ التِّبر الأحمر في كلام الشَّيخ الأكبر

شرح المؤلِّف كلام محيي اللِّين ابن العربي في كتابه إنشاء اللموائر حول تقسيم الوجود إلى ثلاثة، هذه الرِّسالة مخطوطة في نسخة حفيد أفندي رقم 124، من ورق 38 إلى 47.

و - الجواهر الزَّاهرة

في هذه الرِّسالة المخطوطة كان يشرح لَالَهزَارِي قول الغزَّالي (ت. 505هـ/1111م): "ليس في الإمكان أبدع مماكان". 9 هذه الرِّسالة في نسخة حفيد أفندي رقم 124، من ورق 48 إلى 51.

ز - الكوكب الدُّري

Mehmet Yıldız, "Endülüslü Sufi İbn Berrecān'ın Osmanlı'da Bir Şarihi: Lālezārī ve ed-Durratu'l-Beyḍā' İsimli Risalesinin Tahkik ve Tercümesi", *Ankara Üniversitesi İlahiyat* Fakültesi Dergisi 62/1 (Mayıs 2021), 91-133.

<sup>8</sup> البغدادي، *هديَّة العارفين*، 2/346.

<sup>9</sup> عبارة الغزّالي: "وليس في الإمكان أصلاً أحسن منه ولا أتمّ ولا أكمل"، انظر أبو حامد محمد بن محمد الغزّالي، إحياء علوم الدّين، (القاهرة: دار الشعب، د. ت.)، 2509/13.

هذه الرِّسالة المخطوطة شرحت الصَّلوات المشيشيَّة لعبد السَّلام بن مشيش الحسني الصُّوفي (ت. 626هـ/1228م) الذي هو شيخ أبي الحسن الشَّاذلي (ت. 656هـ/1258م)، هذا الشَّرح في نسخة حفيد أفندي رقم 124، من ورق 52 إلى 81؛ أيضًا يوجد في المكتبة السُّليمانيَّة في مجموعة حاجي محمود أفندي تحت رقم 2950؛ من ورق 1 إلى 31 باسم شرح الصلوات المشيشيَّة.

ح- درَّة الزَّهراء

ذكر بعض المراجع الرِّسالة باسم *الدُّرة الظَّاهرة* <sup>10</sup> لكنَّ الصَّواب كما في أعلاه، هذه الرِّسالة شرح الأوراد المسماة بح*زب البحر* لأبي الحسن الشَّاذلي بأسلوب تصوُّفي وبمراجعة المصادر الصُّوفيَّة المشهورة، هذا الشَّرح في نسخة حفيد أفندي رقم 124، من ورق 82 إلى 138.

ط- التَّعليقات على مواعظ من الفتحات المكِّيَّة

شرح المؤلِّف كلام محيي الدِّين ابن العربي في الفتوحات المُكَيِّة. هذا الشَّرح في نسخة حفيد أفندي رقم 124، من ورق 139 إلى 143.

ي- الرّسالة في أفضايَّة رسول البشر على رسول الملائكة

شرح كلام نجم الدِّين النَّسفي (ت. 537هـ/1142م) في آخر كتابه *العقائد النَّسفيَّة* حول أفضليَّة رسول البشر على رسول الملائكة. هذه الرّسالة في نسخة حفيد أفندي رقم 124، من ورق 144 إلى 147.

# 1.2.2. الميزان المقيم في معرفة القسطاس المستقيم

هذه الرسالة شرح *للقسطاس المستقيم* لأبي حامد الغزَّالي في المنطق، كتبت حولها رسالة ماجستير في جامعة يالوى بتركيا سنة ألفين وتسعة عشر وحقِّق الشَّرح فيها ودرس من قبل الباحثة زهرة ييلدريم (Zehra Yıldırım)، وكتبت أيضًا مقالة علميَّة عنها. 11

# 1.2.3. الجواهر القلميَّة في تسطير أسرار النُّونيَّة الكلاميَّة

هذه الرسالة شرح للقصيدة النُّوئيَّة لخضر بَكْ (ت. 86هـ/1459م) في العقيدة، ذكر اسم هذا الشَّرح في معجم المؤلِّفين بالجواهر القلميَّة في تسطير أسرار النُّوريَّة الكلاميَّة؛ 12 لكنَّ الصَّواب ما في العنوان أعلاه، كتبت عليه رسالة ما جستير في جامعة إسطنبول بتركيا سنة ألفين وثمانية عشر من قبل الباحث حاقان قوتلو، قد تقدَّم ذكره، وكتب أيضًا مقالة علميَّة عليه. 13

# 1.2.4. الرّسالة في دفع اعتراض راغب محمّد باشا في حقّ الفصوص للشَّيخ الأكبر

هذه الرِّسالة كُتبت لدفع اعتراض راغب باشا (ت. 1176هـ/1763م) في آراء ابن العربي حول الإلهام، وإيمان فرعون في كتابيه فصوص الحكم والفتوحات المُكِيَّة، بالنِّسبة لراغب باشا ما قاله ابن العربي في هذين الكتابين في الموضوعين

- Amasya İlahiyat Dergisi, 21 (Aralık 2023): 11-34

Çelebi, "Lâlezârî", 27/90; Kutlu, Lâlezârî'nin "el-Cevâhiru'l-kalemiyye fî testîri esrâri'n- Nûniyye el-kelâmiyye" Adlı Eserinin Tahkik ve Tahlili, 17.

Zehra Yıldırım, "18. Yüzyıl Osmanlısı'nda Bir el-Ġazālī Şârihi: Lālezārī ve el-Mīzānu'lmuķīm Adlı Eseri", *Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi* 61/2 (Kasım 2020), 371452.

<sup>12</sup> عمر رضا كحَّالة، معجم المؤلِفين، 100/10.

Hakan Kutlu, "Lâlezârî'nin el-Cevâhiru'l-kalemiyye Adlı Eserinin Kaside-i Nûniyye <sup>13</sup> Şerh Geleneğindeki Yeri", *Tasavvur: Tekirdağ İlahiyat Dergisi* 5/1 (Haziran 2019), 417-442.

المذكورين متناقض، فاعترض لَالَهزَارِي عليه برسالته هذه، ودافع عن أفكار ابن العربي. هذه الرِّسالة الصَّغيرة في المكتبة السُّليمانيَّة في مجموعة أسعد أفندي تحت رقم 3771، من ورق 16 إلى 17.

#### 1.2.5. مقدّمة ميزان الأزهار

ميزان الأزهار رسالة صغيرة الحجم في علم النَّبات أَلَّفها أبو لَالَهزَارِي محمَّد أفندي قد سبق، تتناول الرِّسالة زهرة التُّولب، وأنواعها، وكيفيَّة زرعها، وخصوصيَّة التُّراب المناسب لزرعها إلخ، *مقاّمة ميزان الأزهار* رسالة مخطوطة كتبت بالتُّركيَّة، وتتكوَّن من ورق فقط، في مكتبة كوبريلي محمَّد عاصم بك تحت رقم 481، ورق 110و-110ظ.

#### 1.2.6. شرح صلوات أحمد البدوي

شرح المؤلف في هذه الرِّسالة صلوات أحمد البدوي (ت. 675هـ/1276م) هذا الشَّرح في المكتبة السُّليمانيَّة في مجموعة حاجى محمود أفندي تحت رقم 2950 من ورق 35 إلى 38.

#### 1.2.7. مجموعات الصَّلوات

هذه الرّسالة في المكتبة السُّليمانيَّة في مجموعة أسعد أفندي تحت رقم 1392 من ورق 6 إلى 32.

ذكر البغدادي في هديَّة العارفين كتابًا آخر لِلَالَهزَارِي اسمه زهر للبساطين بين يدي الملوك والسلاطين، هذا الكتاب مخطوط في المكتبة السُّليمانيَّة في مجموعة أسعد أفندي تحت رقم 1414، ويتكوَّن من 54 ورق؛ لكن يجب أن يدقَّة, فيه للتثنُّت من مؤلّفه.

# 1.3. التّعريف بـ"الياقوتة الحمراء" ووصف نسخه وعمليَّة التَّحقيق

الياقوتة الحمراء كما تقدَّم رسالة شرح فيها لَالْهَوَارِي بعض الجمل التي في تأويلات القرآن لأبي منصور الماتريدي في تفسير الآية الخامسة من الفاتحة. الياقوتة الحمراء رسالة ثالثة في المجموعة مجمع أسرار الجواهر الرُّوحانيَّة في مطلع الأنوار الرُّواهر الرُّوحانيَّة في مطلع الأنوار الرُّواهر الرَّوحانيَّة ولا توجد لهذه المجموعة إلَّا نسختان كما مر، وبعدما فقد الشَّارح الرِّسالة المسمّاة به الياقوتة الحمراء مرَّة، بدأ بتحريرها وكتابتها في شهر ربيع الآخر سنة ألف ومئتين واثنين (1202) هجريًّا ، ثمَّ بيَّضها في شهر ربيع الآخر سنة ألف ومئتين واثنين (1202) هجريًّا ، ثمَّ بيَّضها في شهر ربيع الآخر سنة ألف ومئتين والرِّسالة تستغرق في هذه المجموعة من ورق 26ظ إلى الله ومئتين وثلاث (1203) هذه المخموعة من ورق إلى ورق وتراوحت بين تسعة عشر وواحد وعشرين، ثمَّ أراد لاللهَوَارِي أن يستنسخها في نسخة أخرى ونسخ الرِّسالة في شهر جمادي الآخر سنة ألف وماتين وثلاث (1203)، فهذه نسخة حفيد أفندي 130 والرِّسالة تستغرق في هذه المجموعة من ورق 16ظ إلى 20ظ، ويختلف عدد السطور من ورق إلى ورق وتراوحت بين واحد وعشرين وخمس وعشرين، وكلا النُّسختين نسخت بخطٍ المؤلِّف.

في عمليَّة التَّحقيق؛ ستعتمد على نسخة حفيد أفندي 124 في ترقيم الأوراق، وسنرمز إليها بـ [أ]؛ لكونما أولى النُّسختين تاريخيًّا. وسنرمز إلى نسخة حفيد أفندي 130 بـ [ب]؛ لكونما ثانية النُّسختين تاريخيًّا. وسيكون الاعتماد في التَّحقيق على قواعد التَّحقيق لمركز البحوث الإسلاميَّة (İSAM). لكن على وجه التَّحديد علينا أن نشير إلى أنَّ الفروق بين النُّسختين قليلة يسيرة ولا تؤثِّر في المعنى كما يلاحظ في النَّصَ المحقَّق.

# 1.4. محتوى الرّسالة

نستطيع أن نقسِّم الياقوتة الحمراء إلى قسمين رئيسيين من جهة محتواها على أنَّ فيها عدَّة عناوين، الأوَّل؛ قسم تضمَّن نصَّ تَاويلات القرآن وشرحه. الشَّارح بعد الحمدلة والصَّلولة قدَّم النَّصَّ، وشرَحه قطعةً قطعةً كما يعتاد على مصادفته في الشُّروح القديمة، ولمَّا نقل كلام الماتريدي حذف جملة منه سهوًا؛ لكنَّ في الصفحات التَّالية من الرِّسالة كتب الجملة السَّاقطة وشرحها كما هو في تَاويلات الماتريدي، إذا قسنا بين المتن المنقول في الشَّرح وبين متن تاويلات القرآن الذي بين يدينا الآن نجد بعض الفروق اليسيرة التي لا تؤثِّر في المعنى العام، مع هذا ذكرنا متن تأويلات القرآن في الحاشية المتعلَّقة به للمقارنة بينهما، وأشرنا أيضًا في قسم الشَّرح إلى الجملة التي حذفت في البداية.

والثَّاني؛ قسم سؤال وجواب، هذا القسم يتبع الشَّرح وينقسم إلى ستَّة عناوين من قبل الشَّارح، وهي: جلاء مرجانء نفس، صفاء درَّهء عقل، الزَّبرجدة الخضراء، اللؤلؤة الأصفى، هديَّة، إنارهء فهم. بعض هذه العناوين تحتوي على التنبيه وبعضها على السؤال أو الجواب على حدة أو على السؤال والجواب معًا إلخ، انطلاقًا من هنا نفهم أنَّ هذه العناوين أثبت من قبل الشَّارح لاستوقاف انتباه القارئ، واختار الشَّارح فيها أسماء الأحجار القيِّمة كالدُّرِ، والزَّبرجد كما اختار في أسماء رسائله الأخرى. على الرَّغم من أنَّ لغة الرِّسالة عربيَّة كتبت بعض العناوين كجلاء مرجانء نفس وصفاء درَّه عقل بالتركيب العثمانيَّة/الفارسيَّة، وإضافة إلى هذا يجدر بنا أن نشير إلى أنَّ هذه العناوين تستحضر في الأذهان الرَّموز الصُّوفيَّة التي وجد تفصيلها في الكتب والمعاجم الصُّوفيَّة التي وجد تفصيلها في الكتب والمعاجم الصُّوفيَّة التي وجد تفصيلها في الكتب والمعاجم الصُّوفيَّة التي وجد تفصيلها في الكتب والمعاجم الصُّوفيَّة التي وجد تفصيلها في الكتب والمعاجم الصُّوفيَّة التي وجد تفصيلها في الكتب والمعاجم الصُّوفيَّة التي وجد تفصيلها في الكتب والمعاجم الصُّوفيَّة التي وجد تفصيلها في الكتب والمعاجم الصُّوفيَّة الرَّه المُعامِ المُعامِ العُوب العَديم العُرب العَديم العُرب العُلم المُعامِ الصُّوفيَّة التي وجد تفصيلها في الكتب والمعاجم الصُّوفيَّة الرَّه المِلمُ المُعامِ العُرب العَديم العُلم المِلمُ المُعامِ المُلمُ المُعامِ المُعامِ المُعامِ المُعامِ المُعامِ المُعامِ المُعامِ المُعامِ المُعامِ المُعامِ المُعامِ المُعامِ المُعامِ المُعامِ المُعامِ المِلمُ المُعامِ المُعامِ المُعامِ المُعامِ المُعامِ المُعامِ المُعامِ المُعامِ المُعامِ المُعامِ المُعامِ المُعامِ المُعامِ المُعامِ المُعامِ المُعامِ المُعامِ المُعامِ المُعامِ المُعامِ المُعامِ المِعامِ المُعامِ المُعامِ المُعامِ المُعامِ المُعامِ المُعامِ المُعامِ المِعامِ المُعامِ المُعامِ المُعامِ المُعامِ المُعامِ المُعامِ المُعامِ المُعامِ المُعامِ المُعامِ المُعامِ المُعامِ المُعامِ المُعامِ المُعامِ المُعامِ المُعامِ المُعامِ المُعامِ المُعامِ المُعامِ المُعامِ المُعامِ المُعامِ المُعامِ المُعامِ المُعامِ المُعامِ المُعامِ المُعامِ المُعامِ المُعامِ المُعامِ المُعامِ المُعامِ المُعامِ المُعامِ المُعامِ المُعامِ المُعا

إِنَّ النَّصُّ المقتبس من الماتريدي يشكِّل موضوع الرِّسالة، ويتناول هذا الاقتباس "الاستثناء في الإيمان" إجمالًا، ومن المعلوم أنّ هذه المسألة تعتبر في إطار علم الكلام وحاصلها أن يضيف المؤمن إلى قوله: "أنا مؤمن" لفظ الاستثناء في "إن شاء الله"، وكان المتكلِّمون في اختلاف في هذه المسألة منذ القرن الأوَّل من الهجرة، بعضهم لا يجوِّزون الاستثناء في الإيمان كأبي حنيفة (ت. 150هم/767م)، والإمام الماتريدي؛ والآخرون يجوِّزون الاستثناء حتى يشترطون كالأشعرييِّن على العموم؛ 16 لكن يمكن الجمع بين هذين الرأيين كما أفاد حسين بن إسكندر في شرح كتاب الوصيَّة: "والحاصل أنَّ المؤمن إذا قال: أنا مؤمن حقًا يكون مصيبًا بالاتفاق، وإن قال: أنا مؤمن إن شاء الله؛ فإن قصد التعليق بالمشيئة في الحال كان مخطفًا بالاتفاق"، 17 إلَّا أنَّنا يجب ألَّا نأخذ بعين الاعتبار فكرة اللالكائي (ت. 418ه/102م)؛ لأنّه يشترط الاستثناء في كالٍّ من الأحوال. 18 فإنَّ من يجوِّزون ويشترطون في المستقبل أو عند الموت أو بعبارة أخرى فيما لا يُفهم الشَّك في الإيمان؛ لأنَّه إذا سئل شخص لو أنَّه مؤمن؟ فأجاب الشخص معبِّرًا عن حاله الذي فيه: "أنا مؤمن إن شاء الله"، هذا الجواب يفيد الشَّك، في الحقل، المنتقبل، فهذا الجواب يفيد الشَّك، في الحقيق في المستقبل ليس لقصد لكنَّه في جوابه إن يعبِّر عن حاله الذي يجوّزون أو يشترطون إثماً يذهبون إليه لقصد التَّعليق في المستقبل ليس لقصد الخال. ونشأت هذه المسألة من قبول فحواه أنَّ دوام الإيمان والنَّبات فيه ليس في علم العبد لكونه مستقبلًا وغيبًا، وتسبَّب الحال، والمناف الله عليه وسلَّم في بداية تاريخ الإسلام، والمناقشات حول إيماضم، 19 لأنَّ هذه الوقاع تكوّن نقطة الانكسار في تاريخ الإسلام، إضافة إلى ذلك يعدُّ من أسبابه الحديث الشهير حول إيماضم، 18 لأن هذه الوقاع تكوّن نقطة الانكسار في تاريخ الإسلام، إضافة إلى ذلك يعدُّ من أسبابه الحديث الشهير حول إيماضم، 18 لأن عليه من أسبابه الحديث الشهير حول إيماضم، 18 لأنك يعدُّ من أسبابه الحديث الشهير حول إيماضم، 18 لأنه عليه وسلَّم قي من أسبابه الحديث الشهير

Osman Nuri Karadayı, İbnü'l-Arabî'de İbâreden İşârete İşârî ve Gâî Yorum انظر، Kitâbu'l-Gâyât (Tahlil, Tahkik ve Tercüme), (İstanbul: İnsan Yayınları, 2022), 43, 108, 212, 214.

<sup>15</sup> حسين بن إسكندر الحنفي، "الجوهرة المنيفة في شرح الوصيَّة الإمام الأعظم أبي حنيفة"، *الرَّسائل السبعة في العقائد،* (القاهرة: دار البصائر، 2009)، 102.

Zübeyir Bulut, "Kelam'da 'İman'da İstisna" Tartışmaları", İslâmî İlimler Dergisi 4/1-2 (2009), 206-207.

Zübeyir Bulut, "Kelam'da 'İman'da İstisna" ؛103 الجوهرة المنيفة"، 103 كتسين بن إسكندر، "الجوهرة المنيفة"، 103 Tartışmaları", 207.

<sup>14</sup> أبو القاسم هبة الله ابن الحسن بن منصور اللالكائي، شرح أصول اعتقاد أهل السُّنَة والجماعة، (الرياض: دار طيبة للنشر والتوزيع، 1995)، 1057-1037/3

Zübeyir Bulut, "Kelam'da "İman'da İstisna" Tartışmaları", 202. 19

بحديث أربعين يومًا، هو: "إِنَّ أَحَدَكُمْ يُجْمَعُ حَلْقُهُ فِي بَطْنِ أُمِّهِ أَرْبَعِينَ يَوْمًا، ثُمَّ يَكُونُ عَلَقَةً مِثْلَ ذَلِكَ، ثُمَّ يَبْعَثُ اللَّهُ مَلَكًا فَيُؤْمِرُ بِأَرْبَعِ كَلِمَاتٍ، وَيُقَالُ لَهُ : اكْتُبْ عَمَلُهُ، وَرْزَقُهُ، وَأَجَلَهُ، وَشَقِيًّ أَوْ سَعِيدٌ، ثُمُّ يُنفَحُ فِيهِ الرُّوحُ، فَإِنَّ الرَّجُلِ مِنْكُمْ لَيَعْمَلُ حَتَّى مَا يَكُونُ بَيْنَهُ وَبَيْنَ الجِنَّةِ إِلَّا ذِرَاعٌ، فَيَسْبِقُ عَلَيْهِ كِتَابُهُ، فَيَعْمَلُ بِعَمَلِ أَهْلِ النَّارِ، وَيُعْمَلُ حَتَّى مَا يَكُونُ بَيْنَهُ وَبَيْنَ اللَّهِ إِلَّا ذِرَاعٌ، فَيَسْبِقُ عَلَيْهِ لِكِتَابُهُ، فَيَعْمَلُ بِعَمَلِ أَهْلِ النَّارِ، وَيَعْمَلُ حَتَّى مَا يَكُونُ بَيْنَهُ وَبَيْنَ اللَّهِ إِلَّا ذِرَاعٌ، فَيَعْمِلُ بِعَمَلٍ أَهْلِ الجَيَّةِ المَعْمَلُ بِعَمَلِ أَهْلِ النَّارِ، وَيَعْمَلُ حَتَّى مَا يَكُونُ بَيْنَهُ وَبَيْنَ النَّارِ إِلَّا ذِرَاعٌ، فَيَعْمَلُ بِعَمَلٍ أَهْلِ الجَيْقِ الْمَعْمِلُ عَلَيْهِ الرَّعَلُ أَعْلِ النَّارِ، وَيَعْمَلُ مَعْمَلُ اللَّهِ الْعَلَى الْمَعْمَلُ الْعَلْمُ اللَّهُ الْمَوْلِ الْمُعَلِّ أَهُلِ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ عَلَيْهِ لَكُونُ بَيْنَهُ اللَّهُ بَعْمَلُ أَهُلِ النَّارِ، وَعَلَى الْمُعْلِقَةُ الْمُعْمَلُ الْمُعْلِقَةُ الْمُؤْلِقَةُ الْمُعْلِقَةُ الْمُلْلُ الْمُعْتَلِقُ الرَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلِقَةُ الْمُقَلِقُ الْمُ اللَّهُ الْمُؤْلِقَةُ أَنْهُ وَمُؤْلُ أَوْلِ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقَةُ الْمُؤْلِقَةُ الْمُؤْلُ الْمُعْلِقُ الرَّمَالُ الْعَلْمُ الْمُؤْلِقَةُ الْمُؤْلِقُولُ الْمُؤْلِقُ الرَّمِالُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الرَّمَالُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلُولُ الللَّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلُولُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُو

أمّا الموضوعات التَّصوُفيَّة المذكورة في الرِّسالة هي: الفناء، والحضور، والسَّير في الله، والوليُّ، والعارف، والإلهام، على ما يبدو من المواضع التي استخدم فيها هذه المفاهيم ووسَّع الشُّروحات الصُّوفيَّة أنَّ لاَلهزَارِي قد تأثَّر بفكرة ابن العربي وفكرة وحدة الوجود كما نشاهد في تاريخ الفكر العثماني على العموم، كما أنَّ الشَّارِ يقلِم منظورًا تصوُفيًّا في المقصد الأصلي للعبادة مرتبِطًا موضوع الاستثناء في الإيمان بالآية المذكورة، فإنَّ للنَّاس مراتب في عبادة الله عزَّ وجلَّ؛ فمنهم الصييقون، والعاوفون، والشهداء، والصَّالحون إلج. وبناء على هذا تختلف مجازاة العباد باختلاف المراتب، فمثلًا على ما نقله من ابن العربي ليس للصلِّقين ثواب؛ لأنَّ الله برَّاهم عن العوض والأجرة خلافًا لغيرهم من العارفين، فإنَّ للعارفين ثوابًا من عند الله لما فعلوه. إنَّ الصِّلِيقين عندما يعملون عملًا ما، لا يعملون لرغبة في الجنَّة أو لاتِقاء النَّار؛ بل إثمًا يعملونه من عند الله لما فعلوه. إنَّ الصِّليقين عندما يعملون عملًا ما، لا يعملون لرغبة في الجنَّة أو لاتِقاء النَّار؛ بل إثمًا يعملونه المُصل العالم ومن وجهة النَّطر الصُّوفيَّة، يشير الشَّارح في الرِّسالة إلى أقصى الغايات فحواها أنَّه ينبغي للعبد ألَّا يهتمَّ بنفسه ويجب اشتغاله بالحقِّ حتى لا يكون مطلوبه إلَّا الله، انطلاقًا من العارى أنَّ المؤلِّف يرغب أن يجرَّ محتوى موضوع الاستثناء في الإيمان إلى مجال العبادة، كذلك يريد أن يشرِّد القول: إنَّا أقصى المراتب في العبادة ما لا يكون مقصدها إلا مرضاة الله، في التَّيوة ألمَّ بالآية الكرعة (لِلَّذِينَ أَحْسَنُوا الحُسْنَى وَزِيَادَةً في والمِن قال العادة ما لا يكون مقصدها إلا مرضاة الله، في التَّيوة الله والرضاء الدائم ورؤية الله تعالى، لذا ينبغي ألا تكون المجازة غير مرضاة الله، والصِّدون لا يطلون إلَّا الله الله والفَوّدون لا يطلون إلَّا الله الله الله الله الله الله والرضاء الدائم ورؤية الله تعالى، لذا ينبغي ألَّا تكون المجازة غير مرضاة الله، والصِّدون إلَّا الله الله الله الله والقَوْدة فقط هو الرضاء الدائم ورؤية الله تعالى، لذا ينبغي ألَّا تكون المجازة غير مرضاة الله، والمَّدون الملوبو الله الله الله الله الله الله المؤلفة الله المؤلفة المله المؤلفة الله المؤلفة الله المؤلفة المؤلفة المؤلفة المؤلفة المؤلفة المؤلفة المؤلفة الله المؤلفة المؤلف

وقد ذكر الشَّارح في رسالته بعض العلماء وأفكارهم إلى جانب الإمام الماتريدي، وهم: أبو حامد الغزَّالي، ومحيي الدِّين ابن العربي، أبو الحسن الشَّاذلي، والقاضي البيضاوي (ت. 685ه/1286م)، وذكر أيضًا بعض الكتب إضافةً إلى التَّأويلات، هي: مواقع النَّجوم، والفتوحات، وكتاب القرب لابن العربي، المنقذ من الضلال، وإحياء علوم الدِّين، والأربعين في أصول الدِّين باسم أصول الأربعين، وجواهر القرآن للغزَّالي، والشَّارح كان قد يشير إلى عبارات بدون تنويه بالمصادر، على ما ثبتنا في هذه الإشارات نرى أنَّ لاللهزَاري قد استفاد أيضًا من أنوار التَّنزيل وأسرار التَّأويل للبيضاوي، وفي الرِّسالة عبارة لم نحدِّد مصدرها. وإلى جانب هذا نقل في الرِّسالة حديثين فقط، واحد منهما ما ذكره الماتريدي في النَّص أيضًا.

#### 1.5. النتيجة

محمَّد طاهر بن محمَّد بن أحمد لَالَه زَارِي أحد علماء العثمانييِّن الذي عاش في نهاية القرن السَّادس عشر وبداية السابع عشر، وقضى عمره بكامله في إسطنبول، وتولَّى وظائف رسميَّة كمهنة التَّعليم والقضاء، وألَّف كثيرًا من الرَّسائل والكتب في مختلف الحجم. هذه المؤلَّفات محفوظة في المكتبات التُّركيَّة كمخطوطات، وبعض حقِّق في رسائل علمية لدرجة الماجيستير وبعض نشر في المقالات العلميَّة؛ لكنَّ أغلبيَّة مؤلَّفاته تنتظر انتباه الدَّارسين، هذه المقالة موضوعها الياقوتة الحمراء واحدة من رسائله. الياقوتة الحمراء تحدف إلى شرح كلام الإمام الماتريدي المنقول من تفسيره، الرّسالة كبقيَّة آثار

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> أبو عبد الله محمَّد بن إسماعيل البخاري، صحيح *البخاري،* (الرياض: بيت الأفكار الدوليَّة للنشر والتوزيع، 1998)، "بدء الخلق" 6.

المؤلّف تركّز على التّصوّف أو بعبارة أخرى تشرح كلام الماتريدي من وجهة النظر الصُّوفيَّة. الرِّسالة كما هي تشكّل مثالًا أغوذجًا لتقليد فكر العثمانيَّة من جهة، ومن جهة أخرى تعكس الاتجاه العلميّ في عصره؛ فبإمكاننا أن نقول إن العهد الذي عاش فيه لَالهَزَارِي فترة لم تزل تؤثّر فيها وفي جوّها العلمي نارُ المناقشة بين العلماء العثمانيّين من الفقهاء والمتصوفة حول المسائل الفرعيَّة المتعلِّقة بالتَّصوُّف والفقه والكلام، هذه المناقشة شهير بمناقشة قاضي زَادَه لِي لَرُ وسيوَاسِي لُرْ، فيما ذُكر في المصادر التاريخية، هذه المناقشة قد ظهرت في إسطنبول، وانتهت فعلًا في آخر القرن السابع عشر، لكن امتد نفوذها الفكرية إلى البلاد الإسلامية المختلفة وإلى القرون المستقبلة حتى الآن، 21 على ما يبدو من مؤلفاته أنَّ لَالَهزَارِي انحاز إلى طرف التَصوُّف (أي سِيوَاسِي لَرْ) في هذه المناقشة.

إذا نظرنا إلى محتوى الرِّسالة وأصالتها باستطاعتنا أن نقول أنَّ الشَّارِح بَمَدُه الرِّسالة لا يضيف فكرة جديدة إلى الجوِّ العلميِّ الذي عاش فيه، بل يركِّب الأفكار التي نشأ فيها من جديد، في النَّتيجة أصالة هذه الرِّسالة في تركيب الأفكار المعروفة حول النَّصِّ المختار، وأيضًا في أنَّ الرِّسالة تتناول النَّصَّ الذي قليلًا ما يرجَّح للشَّرح في الثَّقافة الإسلاميَّة، وعثرنا على هذا الوضع في رسالته المسمَّاة باللَّرة البيضاء كما مرَّ، وأهميَّة الرِّسالة تظهر بشكل كامل في إعطاء معلومات لنا عن حياة المؤلِّف وثقافته، وعن المسائل العلميَّة التي يهتمُ بحا في مرحلة قضى حياته فيها، لا شكَّ أنَّ هذه المعلومات الجزئيَّة في إطار واسع تساعدنا على بلورة صورة عن الثَّقافة العثمانيَّة.

ibrahim Baz, Kadızâdeliler Sivâsîler Tartışması, (Ankara: İlâhiyât, 2015), 133 انظر 21

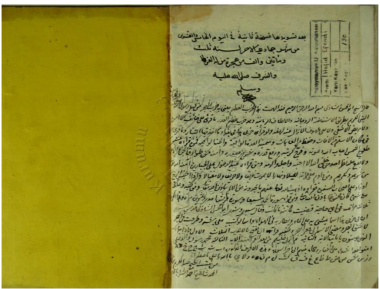
# 1.6. صور من نسخ الياقوتة الحمراء التي اعتمد عليها في التحقيق





صوة الورقتين الأولى والأخيرة من نسخة مكتبة السليمانيَّة، حفيد أفندي 124.





صوة الورقتين الأولى والأخيرة من نسخة المكتبة السليمانيَّة، حفيد أفندي 130.

#### 2. التحقيق

/[26ظ] الرِّسالة القَّالثة المُسمَّاة بالياقوتة الحمراء وهي شرح كلام الإمام مقتدى الأنام علم الهدى علَّامة الوري<sup>22</sup> أبي منصور ماتريدي رضي عنه تعالى بسم الله الرَّحمن الرَّحيم

نحمدك اللهم إنَّك أنت الولِيُّ الحميد، وأنت العليُّ الكبير الَّذي تحكم بعزَّتك ما تشاء وما تريد على ما هديتنا به إلى الحقِّ والصَّواب بالنَّهج السَّديد، ونصلِّي على من أمرته بالتَّذكير بقولك: ﴿فَذَكِرْ بِالْقُرْآنِ مَنْ يَخَافُ وَعِيدِ﴾ [ق، 45/50] سيِّدنا ومولانا محمَّد شمس سماء الرِّسالة والنَّبوَّة والتَّوحيد الذي بشَّر أهل السَّعادة من أهل التَّسبيح والتَّهليل والنَّواب الجزيل والفوز العظيم يوم يقول الحقُّ ﴿وَلَدَيْنَا مَزِيدٌ﴾ [ق، 35/50] وآله وصحبه نجوم الهداية لمن يطلبها بالصِّدق ويزيد.

أما بعد: فيقول الفقير إلى ربّه /[27و] الباري محمَّد طاهر ابن الشَّيخ السَّيِّد <sup>23</sup> محمَّد لَالَهزَارِي كان الله عزَّ وجلَّ<sup>24</sup> لهما ولمن كان لهما إنِّي قد حرَّرت بعضًا من الكلام في الرَّمان الماضي على قول الإمام الرَّبَانِيِّ علَم الهدى علَّامة الوري أبي منصور ماتريدي تغمَّده الله تعالى برضوانه <sup>25</sup> وأثابه بالثَّواب الأبدي، وهو قوله في التَّأويلات عند قوله تعالى في فاتحة الكتاب من الآيات <sup>26</sup> ﴿وَايَّاكُ نَعْبُدُ﴾ [الفاتحة، 5/1]:

فهو الله أعلم بمراده على إضمار الأمر: "قُل"، ثمَّ لم يجعل له أن يَستثنيَ في القول به؛ بل ألزمه القول بالقول فيه، ثمَّ هو يوجَّه بوجهين: أحدهما؛ يحال القول به على الخبر عن حاله فيجب أن لا يستثني في التّوحيد، وأنَّ مَن يَستَثني فيه عن شَكِّ يُستَثني، والله تعالى وصف المؤمنين بقوله: ﴿إِمَّا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ آمَنُوا بِاللهِ وَرَسُولِهِ ثُمَّ ثَمْ يَرْتَابُوا﴾ [الحجرات، 15/49] وكذا سئِل رسول الله صَلَّى اللهُ عَلَيهِ وَسَلَّمَ عن أفضل الأعمال فقال: ﴿إِيمَانَ لا شَكَّ فيهِ \*25 إِذَ المُذَاهِبِ لا تعتقد لآن وآت بل للأبد؛ لذلك لم يجز التُّبيا فيه في الأبد. وبالله التوفيق. <sup>28</sup> انتهى كلامه.

 $<sup>^{2}</sup>$  ب + الإمام مقتدى الأنام علم الهدى علّامة الورى.

<sup>23</sup> ب: السيِّد الشيخ.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> ب – عزّ وجلّ.

<sup>25</sup> ب + الأبدى.

<sup>26</sup> ب + قوله.

عن عبد الله بن حبشي الحنعميّ، أنّ النّبيّ صلّى الله عليه وسلّم سئل: أيّ الأعمال أفضل؟ قال: «إيمان لا شكّ فيه، وجهاد لا غلول فيه، وحجّة مبرورة» قيل: فأيّ الصّدة أفضل؟ قال: «جهد المقلّ» قيل: فأيّ الهجرة أفضل؟ قال: «من هجر ما حرّم الله عليه» قيل: فأيّ الجهاد أفضل؟ قال: «من جاهد المشركين بماله ونفسه» قيل: فأيّ القتل أشرف؟ قال: «من أهريق دمه وعقر جواده». أبو عبد الرحمن أحمد بن شعيب بن علي النسائي، سنن النسائي، (بيروت: دار البشائر الإسلامية، 1994) "الزّكاة" 49، "الإيمان" 1.

النص أعلاه يختلف عن النص المحقق في تأويلات القرآن لذا نضيف نص تأويلات القرآن إلى هنا للمقارنة بينهما: "فهو -والله أعلم- على إضمار الأمر، أي: قل: ذا. ثم لم يجعل له أن يَستثني في القول به، بل ألزمه القول بالقول فيه. ثم هو يتوجه وجهين: أحدهما: يحال القول به على الخبر عن حاله؛ فيجب ألا يستثني في التوحيد، وأن من يَستثني فيه عن شُلتٍ يُستَثني. والله تعالى وصف المؤمنين بقوله: ﴿إِثّمَا المُؤْمِنُونَ النّهِ وَرَسُولِهِ مُمّ لمّ يُرتَابُولِهِ [الحجرات، 15/49] الآية. وكذا سئل رسول الله صَلّى الله عَلَيه وَسَلّمَ عن أفضل الأعمال فقال:

ثم ضاع عني ذلك التَّحرير من التَّعليق، فلم أجد إلى الإعادة سبيلًا ولا إلى ما يشوِّقني إلى التَّسطير والتَّنميق دليلًا إلى أن بلغ تاريخ الهُجرة النَّبويَّة بشهر ربيع الآخر لسنة اثني وماتيين وألف، /[27ظ] فلمَّا أدركت بعون الله تعالى الوقت المُذكور شرعت في تحريره ثانيًا وعلى تيسير الله تعالى لى عليه ثانيًا.

قال الإمام الماتريدي تغمّد الله تعالى برضوانه الأبدي قوله: { ﴿إِيّاكَ نَعْبُدُ ﴾ الله أعلم بمراده على إضمار الأمرا وهو { "قل"، مُم لم يجعل له } أي: للقائل: ﴿إِيّاكَ نَعْبُدُ ﴾ {أن يستني } بأن يقول العبد نعبد إيّاك إن شاء الله تعالى { في القول } قول 29 ﴿إِيّاكُ نَعْبُدُ ﴾ { اللقول فيه عن غير القول إلى ألزمه } ألزم القائل { القول } قول 29 ﴿إِيّاكُ نَعْبُدُ ﴾ { اللقول فيه } بالحكم فيه من غير اقتران بالتّعليق بالمشيّة والإلزام، يُفهم من تقديم المفعول، فإنّه يعطي الحصر، { ثم هو } أي ذلك الإلزام أو القول به { يوجّه القائل: إيّاك نعبد حال كونه لا يرد عليه في أثناء هذا القول وارد أصلًا ولا يلاحظ شيئًا من الأشياء إلّا معنى قوله، وإنّما القائل: إيّاك نعبد حال كونه لا يرد عليه في أثناء هذا القول حينئذ يكون عين التّوحيد لفظًا ومعنى وحالًا لكون التّقديم يعطي الحصر، يتقوّم هذا بنفي الخواطر، ولا شكّ أنَّ هذا القول حينئذ يكون عين التّوحيد لفظًا ومعنى وحالًا لكون التّقديم علي بن عبد الله ولكون اللسان مطلقًا 30 مطابقًا للجنان، ولكون الخواطر منفيّة، ولا شكّ أنَّ هذا القول حينئذ إلى الحسن علي بن عبد الله الذَّاكر عن الذِّكر بالمذكور وذهول العابد عن العبادة بالمعبود، وهذا معنى قول سيّدي الشّيخ أبي الحسن علي بن عبد الله سيء ولا ببعده عني، إنَّك على كلِّ شيء قدير "<sup>13</sup> انتهى. فهذا أقصى كمال العبادة الّي هي أقصى غاية الخضوع والتذلُّل هيء والبقرة، 21/2] "إنَّ حقيقة كمال العبادة تنزيه السِّرّ عن ملاحظة سوى الله تعالى: ﴿ يَا آيُهَا النَّاسُ اعْبُدُوا رَبُّكُمْ ﴾ الآية قدير." [قالة قالي." قاله تعالى."

# فإن {من يَستَثْني فيه} لا يخلو عن أمرين:

[1-] إمَّا أن يكون استثناءه لا عن شكِّ؛ بل لإحالة الأمور إلى الله تعالى إذ قال سبحانه: ﴿وَمَا تَشَآؤُنَ إِلَّا اَنْ يَشَآءَ اللهُ ﴾ [الإنسان، 76/30] ﴿وَمَا كَانَ لِنَفْسٍ اَنْ تُؤْمِنَ الَّا بِإِذْنِ اللهِ ﴾ [يونس، 100/10] أدبًا مع الله عزَّ وجلَّ أو للتبرُّك بذكر الله عزَّ وجلَّ لا للشَّانِ أو لعدم علمه بحاله في المآل، ومثاله قول الصَّائم في حال الصِّيام: "أنا صائم إن شاء الله تعالى"، فهذا الاستثناء لم يكن عن شكِّه في كونه صائمًا؛ بل للتَّبرُك بذكر الله عزَّ وجلَّ أو إحالة للأمور إلى الله عز وجلَّ أو لعدم /[28هـ] علمه بحاله عند ختم النَّهار، فكما لا يعتبر الصَّوم إلاً عند ختم العُمار بالتَّصديق والإقرار، وإن كان الصَّوم عبارة عن الإمساك من المفطرات النَّهار، كذلك لا يعتبر الإيمان إلاً عند ختم العمر بالتَّصديق والإقرار، وإن كان الصَّوم عبارة عن الإمساك من المفطرات

<sup>«</sup>إيمان لا شلَّ فيه» والثاني: عن الأحوال التي تردّد في ذلك. لكنه إذا كان ذلك على اعتقاد المذهب لم يجز الشك فيه؛ إذ المذاهب لا تعتقد لأوقات، إنما تعتقد للأبد؛ لذلك لم يجز الثنيا فيه في الأبد. وبالله التوفيق." أبو منصور محمد بن محمد الماتريدي، تأويلات القرآن، تحقق: بكر طوبال اغلى-أحمد وانلي اوغلى وآخرون، (إستانبول: دار الميزان، 2005)، 18/1–19.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> ب: قوله.

<sup>30</sup> ب مطلقًا.

<sup>31</sup> هذا الدعاء في الحزب البرّ المعروف بالحزب الكبير لأبي الحسن الشاذلي، أنظر الشيخ الحميري المعروف ابن الصباغ (تحرير)، درّة الأسرار وتحفة الأبرار في أقوال وأعوال ومقامات ونسب وكرامات وأذكار ودعوات سيدي أبي الحسن الشاذليّ، (قاهرة: المكتبة الأزهرية للتراث، 2001)، 66.

<sup>32</sup> أ — الآية.

<sup>33</sup> أ - عزّ وجلّ.

النَّلاث مدَّة نحاره فلم يكن استثناء الصَّائم عن شكِّه في كونه صائمًا؛ بل لعدم علمه بما في ختام نحاره فافهم! فلأجل هذه الأمور، وإن صحَّ الاستثناء للقائل المذكور إلَّا أنَّه يجب له أن لا يستثني فيه؛ إذ ملاحظة تلك الأمور ينافي كمال الحضور <sup>34</sup> أي: حضور <sup>35</sup> العابد الدَّاكر عند ملاحظة المعبود المذكور، فإنَّ القائل: ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ ﴾ سيدعوه تعالى عزَّ وجلَّ <sup>36</sup> بقوله: أي إهْدِنَا الصَّرَاطَ الْمُسْتَقِيمَ ﴾، فمطلوبه من أنواع الهداية، النوع الرَّابع على ما ذكره البيضاوي قيِّس سرُّه حيث قال في تفسير قوله تعالى: ﴿إِهْدِنَا الصِّرَاطَ الْمُسْتَقِيمِ ﴾ ما حاصله: أنَّ الهداية تتنوَّع أنواعًا: والنَّوع الرَّابع أن يكشف عن قلوبهم السَّرائر ويريهم الأشياء كما هي بالوحي والإلهام والمنامات الصَّادقة للأنبياء عليهم السَّلام والأولياء والصَّالحين رضي الله عنهم، فإذا قاله العارف الواصل عني به: أرشدنا طريق السَّير فيك لتمحو عنَّا ظلمات أحوالنا تميط /[29و] غواشي عنهم، فإذا قاله العارف الواصل عني به: أرشدنا طريق السَّير فيك لتمحو عنَّا ظلمات أحوالنا تميط /[29و] غواشي أبداننا لنستضىء بنور قدسك فنراك بنورك، <sup>37</sup> انتهى.

وقال أيضًا: "إنَّ العابد ينبغي أن يكون نظره إلى المعبود أوَّلًا وبالذَّات، ثمَّ منه إلى العبادة لا من حيث إغًا عبادة صدرت عنه؛ بل من حيث إغًا نسبة شريفة إليه ووصلة بينه وبين الحقّ، فإنَّ العارف إثمَّا يحقُ وصوله إذا استغرق في ملاحظة جناب القدس، وغاب عمَّا عداه حتَّى أنَّه لا يلاحظ نفسه ولا حالًا من أحوالها إلَّا من حيث إثمَّا ملاحظة ومنتسبة إليه، ولذلك فضل ما حكى الله عن حبيبه حيث قال: ﴿إنَّ الله مَعَنَا ﴾ [التوبة، 40/9] على ما حكاه عن كليمه حيث قال: ﴿إنَّ الله مَعَنَا ﴾ [التبيضاوي.

[2-] وإمَّا أَن يكون استثناءه عن شَكِّ {وأَن من يستثني فيه عن شك يُستَثْنَى} بصيغة المجهول أي: عن زمرة الموجّدين المؤمنين {والله تعالى وصف المؤمنين بقوله: ﴿إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ آمَنُوا بِاللهِ وَرَسُولِهِ ثُمَّ لَا يَرْتَابُوا﴾ [الحجرات، 15/49] الآية. قال البيضاوي قدِّس سرُه: "وثم للإشعار بأنَّ اشتراط عدم الارتياب في اعتبار الإيمان ليس حال الإيمان فقط؛ بل وفيما يستقبل فهي كما في قوله تعالى <sup>39</sup> ﴿ثُمَّ اسْتَقَامُوا﴾ [فصلت، 30/41؛ الأحقاف، 34/46] النهي. 41

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> في كلتي النسختين كتبت هذه الكلمة بـ"الخضور"؛ لكنها يجب أن تكون الكلمة كما كانت في الأعلى.

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> ب: خضور.

<sup>36</sup> ب – عزّ وجلّ.

<sup>37</sup> القاضي ناصر الدين أبي سعيد عبد الله عمر بن محمد البيضاوي، أنوار التنزيل وأسرار التأويل، تحقيق: محمد صبحي بن حسن حلاق-محمود أحمد الأطرش، (بيروت: دار الرشيد، 2000)، 17/1-18.

<sup>38</sup> البيضاوي، أنوار التنزيل، 16/1؛ في البيضاوي العبارة: " بل فيه وفيما يستقبل ...".

<sup>39</sup> أ – تعالى.

<sup>40</sup> البيضاوي، أنوار التنزيل، 310/3

<sup>41</sup> أ – انتهى.

{وكذا 42 سئل 42 رسول الله صَلَّى الله عَلَيه وَسَلَّمَ / [29 ظ] عن أفضل الأعمال فقال: «إيمان لا شكَّ فيه»} والوجه {الثَّانِ 44 في أنَّه لم يجعل له أن يستني فيه أيضًا {عن الأحوال التي ترد في ذلك } في اثناء قوله: ﴿إِيّاكَ نَعْبُدُ ﴾ لكنَّه ينقسم إلى قسمين: قسم من قبيل التَّصورات، وقسم من قبيل التَّصديقات، أمَّا القسم الأوَّل فلا يتعلَّق به الاستثناء إذ لا حكم في التَّصورُات، وأمَّا القسم الثاني فعلى نوعين: نوع من قبيل النِّيَّات على الطَّاعات أو على المعاصي، ونوع من قبيل الانتحال بالمذاهب، أمَّا النَّوع الأوَّل فلا معنى لجواز الاستثناء فيه، وأمَّا النَّوع النَّاني فقد أشار إليه بقوله: {لكنّه إذا كان ذلك} الوارد ناشئًا {عن اعتقاد المذاهب} بأن ينتحل به القائل {لم يجز الشَّكُ فيه} أيضًا {إذ المذاهب لا تعتقد لآنٍ وآتٍ بل} إنَّا عتقد {للأبد؛ لذلك لم يجز الثُّنيا فيه إلى الأبد. وبالله التَّوفيق.}

# جلاء مرجانء<sup>45</sup> نفس

لا يقال: عدم العلم بعواقب الأمور ينافي العزم على الأبد، فكيف يتصوَّر العزم على الدَّوام والأبد في المذهب؟ إذ قال تعالى: ﴿وَمَا تَدْرِي نَفْسٌ /[30و] مَاذَا تَكْسِبُ غَدًا﴾ [لقمان، 34/31]، وقال صلَّى الله عليه وسلَّم: «قلب المؤمن بين أصبعين من أصابع الرَّحمن يقلِبها كيف يشاء» 46 ولهذا نرى قومًا من المعتزلة صاروا أشعريًّا، وقومًا من الشَّافعيَّة صاروا حنفيًّا.

#### صفاء درَّهء عقل

لأنَّا نقول عدم العلم بما في المأل لا ينافي العزم على الدَّوام في الحال، ألا ترى أنَّ التَّوبة عن الخمر مثلًا لا تتحقَّق بدون العزم على أن لا يعود إليه، والتائب لا يعلم ماذا يكسب غدًا فافهم! وبالله التوفيق.

فإن قيل: فإذا صار العبد إلى ذلك المقصد الأقصى بغيب عن نفسه إذ كان ظهور سلطان الحضور <sup>47</sup> بملاحظة الحقّي عزَّ وجلَّ يُزيل سلطان شهود العابد بنفسه وشعوره بذاته فحينئذ يرفع القلم عنه، فكيف يثاب بالحسنى بالكسب بالعلم، إذ لا كسب هناك، إذ كانت إرادته مضمحلَّة تحت إرادة الحقّ عزَّ وجلَّ 48 فكيف يتصوَّر مَن هو في أقصى غاية العبادة الَّذي هي أقصى غاية الخضوع التَّذلل بلا ثواب؟

قَلنا: الجواب بالزَّبرجدة الخضراء واللؤلؤة الأصفى: أمّا الزَّبرجدة الخضراء فهي /[30ظ] مبنيَّة على مسلك المتكلِّمين والفقهاء، وأمَّا اللؤلؤة الأصفى فهي مبنيَّة على مسلك الحقِّقين من الصُّوفيَّة.

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> ب: كما.

<sup>43</sup> أ + عن.

<sup>44</sup> إنما قال الماتريدي في النّصِ الذي يشكّل موضوع الرسالة: "ثم هو يتوجه وجهين..." وذكر الوجهين بعده، لكن لالكزارِي عندما نقل هذه العبارة في بداية الرسالة ترك سهوًا الوجه الثاني، وإذا شرح العبارة كتب كما هو في نصِّ الماتريدي، فهذه الكلمة بداية ما ترك أولًا، وقد أشرنا هذا في حاشية 20. [م]

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup> أ: مرجان.

<sup>46</sup> عن أنس قال: «كان رسول الله صلّى الله عليه وسلّم يكثر أن يقول: يا مقلّب القلوب ثبّت قلبي على دينك» فقلت: يا رسول الله آمنًا بك وبما جئت به، فهل تخاف علينا؟ قال: «نعم، إنّ القلوب بين أصبعين من أصابع الله يقلّبها كيف يشاء». أبو عيسى محمد بن عيسى الترمذي، سنن الترمذي، تحقيق: بشّار عواد، (بيروت: دار الغرب الإسلامي، 1996)، "القدر" 7.

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> أ: الخضور.

<sup>48</sup> أ – عزّ وجلّ.

#### الزّبرجدة الخضراء

وهي أنَّ ثواب من هذا صفته كثواب النَّائم حين نومه مع كونه مرفوع القلم، فإنَّ الشَّارع جعل لتصديقه حكم البقاء عند نومه، فجعل لنومه حكم التَّصديق والإقرار لكونه مصدِّقًا قُبيل النَّوم، وحين الدُّخول في النَّوم، ولهذا كان النَّوم على الوضوء مستحبًّا، فكذا هذا العابد قبل وصوله إلى الفناء في الفناء كان مشاعرًا بشروعه في العبادة والنِّكر، فيثاب لهذا وفيه تأمل!

### اللؤلؤة الأصفى

قال الوارث المحمَّديُّ قدَّس الله سرَّه في مواقع النُّجوم، 49 ما حاصله: إنَّه لا ثواب للصِّدِّيقين، فإنَّ الله برَّأهم عن العِوض والأجرة، وإنَّا التَّواب للعارفين الَّذين رغبوا في درجة الشُّهداء والصَّالحين، ودرجة الصِّدِّيقين فوق درجتهما، قال تعالى: ﴿ وَإِذَا سَعِعُوا مَا أُنْزِلَ إِلَى الرَّسُولِ تَرَى أَعْيُنُهُمْ تَفِيضُ مِنَ الدَّمْعِ مِمَّا عَرَفُوا مِنَ الحَقِّ ﴾ [المائدة، 83/5]، أثبت لهم مقام العرفان /[31و] وأمَّا الصِّدِّيقون فلهم مقام العلم، ولم يقل سُبحانه: "مما علموا" ﴿يَقُولُونَ رَبَّنَا آمَنَّا فَاكْتُبْنَا مَعَ الشَّاهِدينَ﴾ [المائدة، 83/5] هذا رغبتهم في درجة الشُّهداء، ﴿وَمَا لَنَا لَا نُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَمَا جَآءَنَا مِنَ الحَقّ وَنَطْمَعُ أَنَّ يُدْخِلَنَا رَبُّنَا مَعَ القَوْمِ الصَّالِحِينَ ﴾ [المائدة، 84/5] هذا طمعهم في درجة الصَّالحين، ﴿فَأَتَابَهُمُ اللهُ بِمَا قَالُوا جَنَّاتِ ﴾ [المائدة، 5/85] وهذا إثبات الثُّواب للعارفين من حيث عرفانهم من الجنَّات واللَّذَّات الحسَّيَّة والعقليَّة، ولا شكَّ أنَّ درجة الصِّدّيقيَّة فوق درجة الشُّهادة والصَّلاح، ودون درجة القربيَّة الفرديَّة الَّتي هي بين درجة النُّبوَّة ودرجة الصِّدّيقيَّة عند الشَّيخ قلِّس سرُّه، 50 ودون درجة النُّبُوَّة وفوق درجة الشَّهادة عند حجَّة الإسلام الغزَّالي قلِّس سرُّه، إذ لا درجة عند حجَّة الإُسلام العَزَّالِي قَدِّس سرُّه 51 بينِ النَّبُوَّة والصِّبَدِيقيَّة بخلاف الشَّيخ قدِّس سرُّه، 52 فإنَّ بينهما عند الشَّيخ قدِّس سرُّه درجة . الفرديَّة والقرب أثبتها في كتاب<sup>53</sup> *الفتوحات* وفي *كتاب القرب*.

فإن قلت: لأيّ سرٍّ لم يكن للصّدّيقين الثّواب من حيث صدّيقيّتهم؟ قلنا: لما رمزناه 55 إلّيك آنفًا من أنَّ الثّواب عوض وأجرة للعمل، والصّدّيقون عبيد محض لا يعملون لو جاء الجنّة /[31ظ] ولا لخوف النَّار؛ بل إنَّما يعملون لمرضاة الحقّ ولمحبَّته لكونه جلَّ اسمه مستحقًّا لأن يُعبد لوجوبه الذَّاتي، وكما له الأزلى الأبديُّ فهم ليسوا بأُجراءً، قال لهم ربُّهم: "اعبدوني!" فعبدوا من أجل أمره تعالى إيَّاهم بقوله: "اعبدوا!" فمطلوبهم ليس إلَّا هو، والثَّواب من جنس ما سوى الله، وليس مطلوبهم إلَّا الله عزَّ وجلَّ، فافهم! ذلك بخلاف العارفين فإنَّم أهل التَّواب والحسني، وأمَّا الصِّيدِيقون فهم أهل الزّيادة، والكلُّ محسن ﴿لِلَّذِينَ أَحْسَنُوا الْخُسْنَى وَزيَادَةٌ ﴾ [يونس، 26/10].

فإن قلت: ما الزّيادة؟

قلنا: هو الرّضاء الدَّائم ورؤيته تعالى.

<sup>49</sup> انظر ابن العربي، مواقع النجوم، 31-35.

<sup>50</sup> ب: قدَّس الله سرَّه.

<sup>51</sup> ب: قدَّس الله سرَّه.

<sup>52</sup> ب: قدَّس الله سرَّه.

<sup>53</sup> أ – كتاب.

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup> انظر ابن العربي أبو بكر محيى الدين محمد بن على، *الفتوحات المكية،* (بيروت: دار الكتب العلميَّة، 1999)، 391/3–395؛ ابن العربي، "كتاب القربة"، رسائل ابن عربي، الناشر: محمَّد عبد الكريم النّمري، (بيروت: دار الكتب العلميّة، 2001)، 71.

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup> ب: زمرناه.

فإن قلت: فهذا داخل في اللَّذَّات العقليَّة؟

قلنا: تلك الزِّيادة ليست بلذَّةٍ عقليَّةٍ تدرك بطور العقل؛ بل لذَّة روحانيَّة مقدَّسة تدرك بطور القلب والفؤاد، وهو فوق طور العقل ليشير إليه قوله تعالى: ﴿ ذَٰلِكَ ذَكْرَى لِمَن كَانَ لَهُ قَلْبٌ ﴾ [قَ، 37/50] وقد بيَّن هذا الطَّور حجَّة الإسلام الغزالي قدِّس سرُّه 56 وعبَّر عنه بطور النُّبوَّة، أي: طور يدرك به خواصُّ النُّبوَّة في بعض كتبه كالمنقاد والإحياء وأصول الأربعين وجواهر القرآن، 5<sup>6</sup> فافهم!

#### /[32و] هديَّة

فإذا أيقنت ما قلناه لك من أنَّ لذَّة الرؤية ليست بلذَّةٍ عقليَّةٍ تدرك بطور العقل؛ بل لذَّةٌ روحانيَّةٌ مقدَّسةٌ تدرك بطور العقل؛ بل لذَّةٌ روحانيَّةٌ مقدَّسةٌ تدرك بطور القلب والفؤاد انكشف لك سرُّ قوله تعالى: ﴿مَا كَذَبَ الْفُؤَادُ مَا رَأَى﴾ ولأي سرِّ أضيفت الرُّؤية إلى الفؤاد؟ فتبصَّر!

#### إنارهء فهم

كُلُّ صدِّيق عارف؛ وليس كُلُّ عارف صدِّيقًا فللصدِّيقين من جهة عرفانهم ثواب الجنَّة وما فيها من اللَّذَات الحسيَّة والعقليَّة؛ ومن جهة صدِّيقيَّتهم الزِّيادة، فالصِّدِيقون بالجنَّة بالعرض وبالزِّيادة بالذَّات، فهم أهل الله وسائر المؤمنين بالجنَّة بالذَّات وبالزِّيادة بالتَّبع، فهم أهل الجنَّة، كذا قال بعض كبار<sup>58</sup> الصُّوفيَّة، فتبصَّر فيه! جعلنا الله تعالى من الَّذين لهم الحسنى والزِّيادة بفضله وكرمه، إنَّه على ذلك قدير.

الحمد لله ربِّ العالمين الرَّحم البرُّ والصَّلاة السَّلام على النُّور الأزهر والذَّات الأنور النَّبيّ المقرَّب المسعود الأطهر سيِّدنا ومولانا حضرة محمَّد رسول الله صلَّى الله تعالى عليه وسلَّم <sup>59</sup> صاحب الشَّفاعة والوسيلة والمقام المحمود والحوض والكوثر عليه صلوات الله تعالى /[32ظ] وسلامه 60 ما دامت السَّماوات وعلى آله وصحبه وأهل بيته وأزواجه الطَّهرات أمَّهات المؤمنين وعِتْرته الطَّيِّبات رضوان الله عليهم أجمعين، والحمد لله رب العالمين.

وقع التَّبييض في شهر ربيع الآخر سنة ثلاث وماتين وألف من هجرة من له العزُّ والشَّرف. 61

#### المصادر

ابن العربي، أبو بكر محيي الدين محمد بن علي. *الفتوحات المكية*. 9 مجلدا. بيروت: دار الكتب العلميَّة، 1999. ابن العربي، أبو بكر محيي الدين محمد بن علي. "كتّاب القربة". *رسائل ابن عربي*. الناشر. محمَّد عبد الكريم النّمري. 74-68.

ابن العربي، أبو بكر محيي الدين محمد بن علي. مواقع النجوم. صيدا-بيروت: المكتبة العصريّة، دون تاريخ. إسماعيل باشا البغدادي. إيضاح المكتون. 2 مجلدان. بيروت: دار إحياء التراث العربي، دون تاريخ. إسماعيل باشا البغدادي. هديَّة العارفين. 2 مجلدان. إستانبول: وكالة المعارف الجليلة، 1951.

57 انظر الغزّالي، إحياء علوم الدين، 205/2.

59 أ – صلّى الله تعالى عليه وسلَّم.

61 ب: وقع تنميق هذه الكلمات بعد تسويدها نسخة ثانية في اليوم الخامس والعشرين من شهر جمادي الآخر لسنة ثلاث ومأتين وألف من هجرة من له العرُّ والشرف صلَّى الله عليه وسلَّم.

<sup>56</sup> أ – قدِّس سرُّه.

<sup>58</sup> ب: أكابر.

<sup>60</sup> أ - وسلامه.

البخاري، أبو عبد الله محمَّد بن إسماعيل. صحيح البخاري. الرياض: بيت الأفكار الدوليَّة للنشر والتوزيع، 1998. البيضاوي، القاضي ناصر الدين أبي سعيد عبد الله عمر بن محمد. أنوار التنزيل وأسرار التأويل. تحقيق. محمد صبحي بن حسن حلاق - محمود أحمد الأطرش. 3 مجلدات. بيروت: دار الرشيد، 2000.

الترمذي، أبو عيسى محمد بن عيسى. سنن الترمذي. تحقيق. بشّار عواد. 6 مجلدات. بيروت: دار الغرب الإسلامي، 1996.

حسين بن إسكندر الحنفي. "الجوهرة المنيفة في شرح الوصيَّة الإمام الأعظم أبي حنيفة". الرَّسائل السبعة في العقائد. 97-134. القاهرة: دار البصائر، 2009.

الشيخ الحميري المعروف ابن الصباغ (تحرير). درّة الأسرار وتحفة الأبرار في أقوال وأفعال وأحوال ومقامات ونسب وكرامات وأذكار ودعوات سيدي أبي الحسن الشاذكيّ. قاهرة: المكتبة الأزهرية للتراث، 2001.

عمر رضا كحَّالة. معجم المؤلِّفين. 15 مجلدا. بيروت: دار أحياء التراث العربي، دون تاريخ.

الغزّالي، أبو حامد محمد بن محمد. إحياء علوم الدّين. 16 مجلدا، القاهرة: دار الشعب، دون تاريخ.

اللالكائي، أبو القاسم هبة الله ابن الحسن بن منصور. شرح أصول اعتقاد أهل السُّنَّة والجماعة. 5 مجلدات. الرياض: دار طيبة للنشر والتوزيع، 1995.

الماتريدي، أبو منصور محمد بن محمد. تأويلات القرآن. تحقيق. بكر طوبال اغلي - أحمد وانلي اوغلي وآخرون. 18 مجلدا. إستانيول: دار الميزان، 2005.

النسائي، أبو عبد الرحمن أحمد بن شعيب بن على. سنن النسائي. 5 مجلدات. بيروت: دار البشائر الإسلامية، 1994.

#### Kaynakça

- Baz, İbrahim. *Kadızâdeliler Sivâsîler Tartışması*. Ankara: İlâhiyât, 2015.
- Beydâvî, el-Kâdî Nâsıruddîn Ebû Saîd Abdullah Ömer b. Muhammed. *Envâru't-tenzîl ve esrâru't-te'vîl*. thk. Muhammed Subhî Hasen Hallâk Mahmud Ahmed el-Atraş. 3. Cilt. Beyrut: Dâru'r-Reşîd, 2000.
- Buhârî, Ebû Abdillah Muhammed b. İsmâîl. *Sahîhu'l-Buhârî*. Riyad: Beytu'l-Efkâri'd-Düveliyye li'n-Neşr ve't-Tevzî, 1998.
- Bursalı, Mehmet Tahir. *Osmanlı Müellifleri*. 3 Cilt. İstanbul: Meral Yayınevi, 1975.
- Çelebi, İlyas, "Lâlezârî". *Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi*. 27/89-90. Ankara: TDV Yayınları, 2003.
- Gazzâlî, Ebu Hâmid Muhammed b. Muhammed. *İhyâu ulûmi'd-dîn*. 16 Cilt. Kâhire: Dâru'ş-Şa'b, ts.
- Huseyn b. İskender el-Hanefî. "el-Cevheratu'l-münîfe fi şerhi'l-vasiyyeti'l-İmâmi'l-A'zam Ebî Hanîfe". *er-Resâilu's-seb'a fi'l-akâid*. 97-135. Kâhire: Dâru'l-Besâir,2009.
- İbnü'l-Arabî, Ebû Bekir Muhyiddîn Muhammed b. Ali. *el-Futuhâtu'l-Mekkiyye*. 9. Cilt. Beyrut: Dâru'l-Kütübi'l-İlmiyye, 1999.
- İbnü'l-Arabî, Ebû Bekir Muhyiddîn Muhammed b. Ali. *Mevâkiu'n-nücûm*. Sayda-Beyrut: el-Mektebetu'l-Asriyye, ts.
- İbnü'l-Arabî, Ebû Bekir Muhyiddîn Muhammed b. Ali. *Resâilu İbn Arabî*. Beyrut: Dâru'l-Kütübi'l-İlmiyye, 2001.
- İsmail Paşa Bağdâdî. *Hediyyetü'l-ârifîn*. 2. Cilt. İstanbul: Vekâletü'l-Maarifi'l-Celîle, 1951.
- İsmail Paşa Bağdâdî. *Îdâhu'l-meknûn*, 2. Cilt. Beyrut: Dâru İhyâi't-Turâsi'l-Arabî, ts.
- Karadayı, Osman Nuri, İbnü'l-Arabî'de İbâreden İşârete İşârî ve Gâî Yorum Kitâbu'l-Gâyât (Tahlil, Tahkik ve Tercüme). İstanbul: İnsan Yayınları, 2022.

- Kutlu, Hakan. "Lâlezârî'nin el-Cevâhiru'l-kalemiyye Adlı Eserinin Kaside-i Nûniyye Şerh Geleneğindeki Yeri". *Tasavvur: Tekirdağ İlahiyat Dergisi* 5/1 (Haziran 2019), 417-442.
- Kutlu, Hakan. Lâlezârî'nin "el-Cevâhiru'l-kalemiyye fî testîri esrâri'n-Nûniyye el-kelâmiyye" Adlı Eserinin Tahkik ve Tahlili. İstanbul: İstanbul Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2018.
- Lâlekâî, Ebu'l-Kâsım Hibetullâh b. el-Hasen b. Mansûr. *Şerhu usûli i'tikâd Ehli's-Sünne ve'l-Cema'a*. 5. Cilt. Riyad: Dâru't-Tîbe li'n-Nesr ve't-Tevzi', 1995.
- Mâturîdî, Ebu Mansur Muhammed b. Muhammed. *Te'vîlâtu'l-Kur'ân*. thk. Bekir Topaloğlu Ahmed Vanlıoğlu vd. 18 Cilt. İstanbul: Dâru'l-Mîzân, 2005.
- Nesâî, Ebu Abdirrahmân Ahmed b. Şu'ayb b. Ali. *Sünenu'n-Nesâî*. 5 Cilt. Beyrut: Dâru'l-Beşâiri'l-İslâmiyye, 1994.
- Ömer Rıza Kehhâle. *Mu'cemu'l-müfellifin*. 15 Cilt. Beyrut: Dâru İhyâi't-Turasi'l-Arabî, ts.
- Süreyyâ, Mehmed. *Sicill-i Osmânî*. 6 Cilt. İstanbul: Tarih Vakfı Yurt Yayınları, 1996.
- Şeyh el-Humeyrî el-Ma'rûf bi İbn Sabbâğ (ed.). Dürratu'l-esrâr ve tuhfetu'l-ebrâr fi akvâli ve ef'âli ve ahvâli ve makâmâti ve nesebi ve kerâmâti ve ezkâri ve de'avâti sîdî Ebi'l-Hasen eş-Şâzelî. Kâhire: el-Mektebetu'l-Ezheriyye li't-Turâs, 2001.
- Tirmizî, Ebu İsa Muhammed b. İsa. *Sünenu't-Tirmizî*. thk. Beşşâr Avvâd. 6 Cilt. Beyrut: Dâru'l-Garbi'l-İslâmî, 1996.
- Yıldırım, Zehra. "18. Yüzyıl Osmanlısı'nda Bir el-Ğazālī Şârihi: Lālezārī ve el-Mīzānu'l-muķīm Adlı Eseri". *Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi* 61/2 (Kasım 2020), 371-452.
- Yıldırım, Zehra. *Mehmed Tâhir Lâlezârî'nin "el-Mîzânu'l-mukîm fî ma rifeti'l-Kıstâsü'l-müstakîm" Adlı Kıstâsü'l-müstakîm Şerhinin Tahkik ve Tahlili*. Yalova: Yalova Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2019.
- Yıldız, Mehmet. "Endülüslü Sufi İbn Berrecān'ın Osmanlı'da Bir Şarihi: Lālezārī ve ed-Durratu'l-Beyḍā İsimli Risalesinin

Tahkik ve Tercümesi". *Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi* 62/1 (Mayıs 2021), 91-133.

Zübeyir Bulut, "Kelam'da "İman'da İstisna" Tartışmaları", İslâmî İlimler Dergisi 4/1-2 (2009), 206-207.